**SEMINAIRE ARCHIVES NON-EUROPEENNES DE LA PHILOSOPHIE**

**PARIS 8 – 2019**

**Ateliers de lecture**

***Devenir-syrien du monde, désorientalisation de la philosophie***

**Org. Charlotte LORIS (LLCP)**

Lundi 18 mars, 12h-13h, salle A028 :

**Présentation du projet d’ateliers de lecture « *Devenir-syrien du monde, désorientalisation de la philosophie* »**

Lundi 8 avril, 12h-15h, salle A028 :

**Atelier 1 : l’*asabiyya* (esprit de corps)**

[Date à déterminer avec les étudiant.e.s intéressé.e.s] :

**Atelier 2 : *malaka* (habitus) et *hurryah* (liberté)**

Lundi 15 avril, 12h-15h, salle A028 :

**Atelier 3 : la *thawra* (révolution)**

 **ARGUMENTAIRE**

L'objectif principal de ces ateliers de lecture est d'explorer ce que pourrait être la décolonisation de la pensée et de la pratique en étudiant des textes au croisement de l’anthropologie et de la philosophie. À contre-courant de l’idée qu’Eduardo Viveiros de Castro élabore dans *Métaphysiques cannibales* d’une décolonisation qui se présente comme la traduction de pratiques amazoniennes comme des concepts philosophiques en utilisant des concepts européens – souvent ceux de Deleuze et Guattari – pour les traduire et montrer que ces pratiques et pensées sont aussi philosophiques que notre philosophie, je propose d’explorer un corpus de textes qui utilisent des concepts non-européens et questionne en quoi cela permet une décolonisation de notre pensée et de nos pratiques de chercheur.s.e.s. Si l’on a pu soutenir que la colonialité est le *fons et origo* de la pensée « blanche », alors il faut se tourner vers des concepts autres afin d’opérer une véritable décolonisation de la pensée. Ces questionnements s’appuient sur mon travail d’anthropologue avec des Syrien.n.e.s impliqué.e.s dans la révolution syrienne et de leur redéfinition de ce qu’est et peut-être une révolution, le/la politique, mais aussi le temps, le soi et le monde. En effet, pourquoi analyser, comprendre et expliquer la pensée et pratique syrien.n.e.s en passant par notre tradition philosophique plutôt que la leur ? D’autre part, comme l’expose le penseur syrien contemporain Yassin al-Haj Saleh, nous faisons face, ces dernières années, à une « syrianisation » du monde – un *devenir-syrien du monde*, dont je souhaite explorer la transposition au niveau de notre langue conceptuel et de nos outils méthodologiques. En quoi une telle syrianisation de nos méthodes et outils d’analyse correspond-t-elle à la décolonisation de notre pensée/pratique et à une « désorientalisation » de notre étude du monde arabe plutôt qu’une sorte de relativisme ? Afin de tenter d’apporter des éléments de réponse à ces questions nous explorerons trois corpus de textes chacun fondé sur un concept d’un philosophe non-européen repris par un/des anthropologues afin d’expliquer une réalité non-européenne et souvent explicitement utilisé contre un concept européen qui ne permet pas de la saisir de façon assez fine.

**LECTURES GÉNÉRALES :**

Viveiros de Castro, E. *Métaphysiques Cannibales*, chapitres X,X,X ou articles X,X,X (en anglais)

Vergès, F.

Fanon, F. Les Damnés de la terre

Mbembe, A. La Pensée Nègre

Glowczewski, B.

Césaire, A. Cahiers du retour au pays natal

Al-Haj Saleh, Y.

**PREMIÈRE SÉANCE (8/04)**

Le premier corpus de textes s’intéresse au concept d’“asabiyya” (esprit de corps) qui nous vient d’Ibn Khaldun et de son usage pour faire l’anatomie du régime syrien et comprendre ses dérives autoritaires et sa nature sectaire. Ce concept est notamment employé par les anthropologues M. Seurat et E. Kienle pour penser le régime et la société syrienne au-delà du concept marxiste de classe. On lira aussi un texte de Yassin al-Haj Saleh qui fait l'anatomie du régime et de ses dérives autoritaires - mais qui n’utilise pas explicitement le concept d’ ‘asabiyya.

**QUESTIONS:**

1. Comment et pourquoi l’usage de concepts issus de la philosophie arabe antique permettent de mieux saisir des réalités politiques syriennes contemporaines?
2. En quoi l’usage du concept marxiste de classe semble inopérant dans le contexte contemporain syrien?
3. La décolonisation de notre pensée passe-t-elle nécessairement par l’usage de philosophies non-européennes pour conceptualiser des réalités autres?
4. Court-on le risque de devenir relativiste plutôt que d’avoir des concepts décoloniaux universels ?

**LECTURES :**

**(1) Kienle, E.** (1991) Entre jama’a et classe. Le pouvoir politique en Syrie contemporaine. In: Revue du monde musulman et de la Méditerranée, n°59-60, 1991. Des ethnies aux nations en Asie centrale. pp. 211-239

**OU**

**Seurat (M.),** 1985, Le quartier de Bab Tebbane à Tripoli (Liban) : Étude d'une 'asabiyya urbaine, in : CERMOC (ed), Mouvements communautaires et espaces urbains au Machreq, Beyrouth, 45-86.

**(2)** **Ibn Khaldun**,

**(3)** **al-Haj Saleh**, Le sultan moderne: les sources sociales et politiques du communautarisme en Syrie in La Question Syrienne

**ET/OU**

Les racines sociales et culturelles du fascisme syrien in La Question Syrienne

**LECTURES SUPPLEMENTAIRES (EN OPTION) :**

Carré (O.), 1988, A propos de vues néo-khalduniennes sur quelques systèmes politiques arabes actuels, in : Arabica : revue d'études arabes, XXXV, 3, 368-387.

Cheddadi (Abdesselam), 1980, Le systeme du pouvoir en islam d'apres Ibn Khaldu'n, Annales, Eco., So., Civ. n? 3-4, 1980: 534-550.

**DEUXIÈME SÉANCE (Date à déterminer)**

Le deuxième corpus de texte se penche sur les concepts de ‘malaka’ (traduit comme habitus) qui a ses origines chez Ibn Khaldun mais également chez d’autres penseurs médiévaux (al-Ghazali, al-Miskawayh) et de 'hurryah' liberté. Le concept de malaka est utilisé par l’anthropologue féministe Saba Mahmood dans sa discussion du voile comme pratique corporel libre qui ne peut être comprise ni en partant d’un concept “libéral” de la liberté ni du concept bourdieusien d’habitus. La “question du voile” et de la “liberté des femmes” est reprise par l’anthropologue Lila Abu-Lughod qui passe elle par une lecture des écrits de Frantz Fanon sur la révolution algérienne. Finalement, cette question de liberté, en un sens libéral, et de sa compréhension dans un contexte islamique est développée, dans le contexte de la migration et de la prédestination – par Stefania Pandoldo, en s’appuyant la pensée d’al-Ghazali.

**QUESTIONS :**

1. Comment définir la liberté ? De quelle tradition philosophique s’inspirer ? Les pratiques non-européennes sont-elles insaisissables par les définitions dites « universelles » que différents courants de la philosophie occidentale proposent ?
2. Les concepts non-européens sont-ils intraduisibles dans les langues européennes ? Pourquoi est-il nécessaire de les garder dans leur translitération plutôt que de les traduire ?
3. Assise-t-on, en anthropologie et/ou par l’anthropologie, à un « devenir-mineur » des philosophies et des modes de connaissance occidentaux ?

**LECTURES :**

( 1) Saba Mahmood, Politique de la piété : le féminisme à l’épreuve du renouveau islamique Paris, La Découverte, coll. « Textes à l’appui / Genre & sexualité », 2009 [2005], 312 p. (chapter 4: p.136-138 use of malaka – compare if it is the same argument as the one in the article)

OU

**Saba Mahmood,** Feminist Theory, Embodiment, and the Docile Agent: Some Reflections on the EgyptianIslamic Revival, Cultural Anthropology, Vol. 16, No. 2 (May, 2001), pp. 202-236

**(2) Ibn Khaldun**

Texte en ligne : <https://books.google.com.tr/books?id=Y5-vzVq8hdkC&printsec=frontcover&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false>

**(3) Pandolfo,** Stefania 2007, ‘The burning’ Finitude and the politico-theological imagination of illegal migration

**OU**

Tedlock, B. La décolonisation et le double langage du rêve https://www.erudit.org/fr/revues/as/2011-v35-n3-as5007734/1007855ar/

**(4) Abu-Lughod, L.** Do Muslim Women Really Need Saving? Anthropological Reflections on Cultural Relativismand Its Others

Author(s): Lila Abu-Lughod

Source: American Anthropologist, Vol. 104, No. 3 (Sep., 2002), pp. 783-790

**OU**

**Abu-Lughod, L.** Zones of Theory in the Anthropology of the Arab World

Author(s): Lila Abu-Lughod

Source: Annual Review of Anthropology, Vol. 18 (1989), pp. 267-306

**OU**

**Benhadjoudja, L.** Les femmes musulmanes peuvent-elles parler? <https://www.erudit.org/fr/revues/as/2018-v42-n1-as03619/1045126ar/>

**LECTURES SUPPLEMENTAIRES (EN OPTION) :**

Ali, Z. Introduction au recueil Féminisme Islamique, La Fabrique.

Verges, F 2019 Feminisme decoloniale (ou article ?/interview), La Fabrique

<https://lemuslimpost.com/francoise-verges-feminisme-decolonial-anti-raciste-anti-capitaliste.html>

<https://www.humanite.fr/le-feminisme-doit-retrouver-son-tranchant-antiraciste-anticapitaliste-francoise-verges-667538>

Repenser la norme, réinventer l’agencéité Entretien avec Saba Mahmood <https://www.erudit.org/fr/revues/as/2010-v34-n1-as3894/044205ar/>

Fanon, F. L’algérie se dévoile in L’An V de la revolution algérienne

**TROISIÈME SÉANCE (15/04)**

Notre troisième corpus tournerait autour du concept de révolution. Ici trois textes: (1) E. Said et sa critique de l’étymologie du terme “thawra” (révolution) – et de ses enjeux politiques – proposée par l’auteur orientaliste B. Lewis ; (2) un texte du sociologue iranien Behrooz Ghamari-Tabrizi sur les enjeux philosophico-politiques de la définition et de l’usage du terme révolution dans le contexte du printemps arabe et de la révolution iranienne (un texte de l’historien français Mazeau qui reprend un peu la même problématique pour ceux/celles qui ne lisent pas l’anglais) ; (3) un texte de Yassin al-Haj Saleh sur la révolution syrienne.

**QUESTIONS :**

1. Quelle(s) (re)définition(s) du politique par des événements et pratiques politiques non-européens ?
2. En quoi la tentative de saisir les révolutions iranienne et arabes à travers une historiographie et une définition européocentrées de la révolution conduit-elle à manquer l’originalité et la particularité de ces événements et privent leurs acteurs/rices d’agentivité ?
3. Quelles perspectives de pensée et de pratique politiques radicalement différentes sont offertes par les expériences et (re)conceptualisation de ce que peut être une révolution mises en œuvre en Iran et dans les pays arabes ?

**LECTURES :**(1) **Said, E**. Orientalisme, pp.

**ET**

**Lewis, B**. pp.

(2) **Behrooz Ghamari-Tabrizi** Foucault in Iran, chapitre 1 (en anglais)

**OU**

**Mazeau** La ronde des révolutions **ET** Archéologies révolutionnaires.

Regards croisés sur la Tunisie et l’Égypte (2011-2013)

(3) **al Haj Saleh**

La révolution des gens ordinaires (pp. 33-49) in La Question Syrienne

**ET**

L’idée républicaine et la révolution syrienne (pp. 149-165) in La Question Syrienne

**LECTURES SUPPLEMENTAIRES (EN OPTION)**

Fanon, F. Pour la révolution africaine, chap 5 Unité africaine

Mbembe, A.

Scott, David. 2004. ‘Romanticism and the longing for anticolonial revolution’. Chapter 2 of his *Conscripts of Modernity: The Tragedy of Colonial Enlightenment*. Durham & London: Duke University Press

James, Les Jacobins Noirs, chapitre 4 ou introduction

Aziz, O The Syrian Local Councils